


© Centro de Estudos em Política, Relações Internacionais e Religião - CEPRIR, 2024

Vedada, nos termos da lei, a reprodução total ou parcial deste livro, 
por quaisquer meios, sem autorização, por escrito, da editora.

1ª edição, 2024

CEPRIR

ceprir.org
Facebook: @ceprir.edu 
Instagram: @ceprir_edu



OiKOs
P R O J E T O  D E  E X T E N S Ã O

I N S T R U M E N T O  D E  C O N S T R U Ç Ã O  D A  P A Z
T O L E R Â N C I A  R E L I G I O S A  C O M O



OiKOs
P R O J E T O  D E  E X T E N S Ã O

I N S T R U M E N T O  D E  C O N S T R U Ç Ã O  D A  P A Z
T O L E R Â N C I A  R E L I G I O S A  C O M O

E S T E  M A T E R I A L  É  R E S U L T A D O  D E  P R O J E T O  D E  E X T E N S Ã O  E  F O I  F I N A N C I A D O  
P E L A  U N I V E R S I D A D E  E S T A D U A L  D A  P A R A Í B A  ( U E P B ) ,  A T R A V É S  D O  E D I T A L

0 0 1 / 2 0 2 3 / P R O E X / U E P B  ( P R O G R A M A  D E  C O N C E S S Ã O  D E  B O L S A S  D E  E X T E N S Ã O  -
P R O B E X )  -  C O T A :  2 0 2 3 / 2 0 2 4

E Q U I P E  I N T E G R A N T E  D O  P R O J E T O  
" O I K O S  -  T O L E R Â N C I A  R E L I G I O S A  C O M O  I N S T R U M E N T O  D E  C O N S T R U Ç Ã O  D A  P A Z "

A L U N A  B O L S I S T A :
 ⁠A N A  K A R E N  P E R E I R A  S O U S A  F R A N C O  

I N T E G R A N T E S  V O L U N T Á R I A S :
 A M A N D A  S O A R E S  C U N H A

⁠A L E S S A N D R A  L I M A  D A  F R A N Ç A  
 ⁠B A R B A R A  S T E P H A N E  S O A R E S  D E  S A L E S

⁠B R U N A  S O U Z A  P E D R O L A
⁠L A Í S  A S S I S  G O N Ç A L V E S  D E  J E S U S

 ⁠M A R I A  E D U A R D A  L I M A  S I L V A
⁠M A R I A  L U I Z A  S I L V A  L I M A  V E R D E  S A N T O S

C O O R D E N A D O R  D O  P R O J E T O :
F Á B I O  R O D R I G O  F E R R E I R A  N O B R E



Prefácio
     A experiência religiosa tem caráter individual e coletivo e está
presente na humanidade desde os seus primórdios. Podemos
supor que os rituais, as cerimônias e o culto aos fenômenos
naturais são eventos já expressos nas civilizações pré-históricas.
Portanto, podemos considerar a religião, assim como a
religiosidade, como produções humanas que incluem fatores
culturais e sociais e geralmente estão associadas à associação do
ser humano com o que considera sagrado ou divino. No entanto, o
livre culto ao sagrado ou a expressão de crenças e práticas
religiosas nem sempre foi considerado um direito. Isso significa
que, por muito tempo, em certas sociedades, pessoas ou grupos
simplesmente não conseguiam acreditar no que queriam. O
reconhecimento da liberdade religiosa como direito fundamental é
relativamente recente, não só no Brasil, como no mundo.

    Afirmar que a religião tem uma essência única, imutável e
inerentemente violenta não é correto. Crenças e práticas religiosas
idênticas inspiraram caminhos diametralmente opostos. A violência
religiosa moderna não é um problema externo, faz parte da
passagem do seu tempo. Criamos um planeta interconectado.
Apesar de perigosamente polarizados, estamos mais unidos do que
em qualquer momento anterior. (ARMSTRONG, 2016).

Com esses ideais, o OIKOS surge como um
Projeto de Extensão, que visa promover o
acesso à informação e a cultura religiosa,

divulgando e popularizando o conhecimento
cultural e de educação religiosa que envolvem a
comunidade, buscando fomentar e diminuir os

estereótipos em torno de algumas religiões.



Prefácio

  Um Projeto de Extensão é caracterizado por distribuir o
conhecimento acadêmico e científico além dos limites da instituição
e beneficiar a comunidade externa. Assim, o respectivo projeto foi
desenvolvido seguindo as normas delimitadas pela Pró-Reitoria de
Extensão (PROEX) da Universidade Estadual da Paraíba, intitulado
como OIKOS - Tolerância Religiosa como Instrumento para a
Construção da Paz. Dentro das limitações da extensão, o OIKOS
discutiu, pesquisou e capacitou seus integrantes para a construção
de uma comunidade menos intolerante e mais aberta às portas da
educação. 

  Como parte importante do seu projeto, foi elaborada a presente
cartilha que reúne os conhecimentos adquiridos no projeto e
disponibiliza um material didático que possa beneficiar a
comunidade. Esse material tem o intuito de guiar e iniciar os
estudos voltados para a religião, esclarecendo os principais pontos
que podem interessar um leitor na educação religiosa. Esboçando
características básicas e ideias norteadoras de diversas religiões
sob a ótica de um leitor que pouco conhece sobre as variadas
formas de expressões de fé do mundo.

Por Ana Karen Pereira Sousa Franco



07.                        O Judaísmo

 02.                       A Umbanda

 03.                     O Islamismo

04.                   O Espiritismo

05.                   O Catolicismo

06.           O Protestantismo

Introdução

Sumário

 01.                    O Candomblé 

Religiões abordadas:

Referências



Introdução
Compreender para Coexistir: Algumas
Palavras Sobre a Tolerância Religiosa

e a Construção da Paz

Quando se aborda a questão dos
conflitos, sejam eles de natureza
pessoal, intergrupal ou entre
Estados, comumente se evoca uma
conotação negativa, associada ao
sofrimento e à violência. No
entanto, é essencial distinguir o
conflito da violência,
reconhecendo que "o conflito é
uma parte normal das interações
humanas e serve como motor de
mudança" (Lederach, 2012, p. 16).
Nessa perspectiva, é pertinente
compreender que a violência pode
ser um desdobramento não
construtivo de um conflito, sendo
percebida como uma estratégia ou
ferramenta adotada quando as
partes envolvidas não conseguem
conceber alternativas para a
resolução do problema em
questão (FISAS, 2008, p. 58).
Nesse sentido, ao invés de
focalizar exclusivamente na
prevenção ou resolução dos
conflitos, é imperativo direcionar
os esforços para a prevenção ou
transformação da violência
(Galtung, 2006, p. 10).

Contudo, para tal abordagem ser
eficaz, é fundamental identificar os
diferentes tipos de violência que
podem surgir. Seguimos, aqui, a
taxonomia proposta por Johan
Galtung (1969, p.169-172),
posteriormente refinada no
famoso conceito do "triângulo das
violências”.
Uma vez que a definição de
violência não é uniforme, a ideia
de paz também não pode ser
simplificada como mera ausência
de conflitos, nem tampouco como
a eliminação total da violência,
considerada utópica - a visão
hobbesiana da guerra de todos
contra todos é um extremo dessa
utopia (GALTUNG, 1964, p.1-2).
Torna-se evidente, da mesma
forma que os conflitos não podem
ser categorizados de maneira
uniforme. A presença ou ausência
de violência, bem como sua
intensidade, define a profundidade
do conflito e seu impacto no tecido
social. 



Introdução

Conflitos latentes, quando
gerenciados de forma construtiva,
podem promover diálogos
enriquecedores, mas o aumento da
violência tende a dificultar a busca
por uma paz duradoura. 

Como estabelecer tal diálogo,
entretanto, quando existe o
sempre delicado elemento

religioso, seja como catalisador,
ou mesmo motivador das

diferenças?

A ideia difundida de que a religião
é a principal causa de conflitos e
violência é, no mínimo, simplista.
Embora a religião esteja presente
em muitos conflitos históricos,
atribuir-lhe a responsabilidade
exclusiva por explosões de
violência é injusto e
potencialmente perigoso,
especialmente quando essa
perspectiva é adotada por
instituições. A dicotomia entre
"religioso" e "secular" é arbitrária e
ambígua, e a definição de "religião"
muitas vezes reflete suposições
subjetivas. Portanto, certos tipos
de violência são condenados
enquanto outros são ignorados
(Cavanaugh, 2017). O mito da
violência religiosa obscurece a
violência perpetrada pelos
Estados-nação, muitas vezes
considerados seculares. Esse mito 

cria uma narrativa que separa
"nós", no Ocidente secular e
racional, dos "eles", os violentos
fanáticos religiosos no mundo
muçulmano. No entanto, a
violência perpetrada pelo Estado é
frequentemente justificada como
racional e necessária, enquanto a
violência religiosa é vista como
irracional e divisiva (Cavanaugh,
2017; Hall, 2001). 
  É claro que o potencial destrutivo
da religião é inegável. Faz parte de
suas possíveis consequências,
assim como a paz. A religião faz
parte de sistemas complexos que
geram conflitos, mas raramente é a
única causa (Cavanaugh, 2017). A
religião pode ser um instrumento
importante também para a
Construção da Paz, mas
raramente de forma isolada. É a
Ambivalência do Sagrado
(Appleby, 1999).

A religião desempenha um papel
relevante na construção da paz,
oferecendo modelos e técnicas
específicas para a transformação
de conflitos. Algumas abordagens
destacam a formação espiritual e
religiosa como uma fonte
motivadora e inspiradora,
enfatizando a função profética da
religião e os recursos que
capacitam indivíduos a
enfrentarem desafios enquanto se
mantêm firmes em suas
convicções. No entanto, líderes 



Introdução

religiosos, especialmente aqueles
incumbidos de proteger uma
instituição ou tradição, muitas
vezes enfrentam dificuldades em
se converter pessoalmente ao
diálogo genuíno e à reconciliação.
(Coward; Smith. 2004).
  A definição de extremismo como
uma reação hostil ao pluralismo
reflete a complexidade dos
desafios enfrentados pelos
pacificadores religiosos. A
dificuldade em evocar perdão ou
tolerância por parte daqueles que
foram oprimidos pelo "inimigo
religioso ou étnico" destaca as
barreiras psicológicas que os
pacificadores enfrentam em seus
esforços. Além da necessidade de
conversão pessoal e do
desenvolvimento de capital social
e religioso para combater o
extremismo religioso, os
pacificadores religiosos devem
desempenhar um papel ativo na
construção da paz. Isso vai além
do papel de profeta da paz ou líder
moral, exigindo liderança no
processo de mudança social não
violenta. (Omer, 2015).
A construção da paz religiosa
abrange uma variedade de
atividades realizadas por atores e
instituições religiosas, desde a
resolução de conflitos locais até a
defesa dos direitos humanos
religiosos e a pesquisa acadêmica
sobre diálogo intercultural e inter-
religioso. Os atores religiosos 

desempenham papéis cruciais na
identificação precoce de conflitos
incipientes e na promoção de
reformas governamentais e sociais
para prevenir ou conter conflitos
étnicos ou religiosos. No entanto, é
importante reconhecer que os
atores religiosos podem buscar
proteger seus próprios interesses,
mesmo ao atuarem como
defensores de grupos oprimidos.
Além disso, seu potencial nas
operações de imposição e
manutenção da paz muitas vezes é
subutilizado em favor de
abordagens seculares, o que pode
resultar em "oportunidades
perdidas" na promoção da paz.
(Coward; Smith, 2004).
  Como projeto humano da razão
prática, a religião está no cerne do
que significa ser (ou tornar-se)
humano. A religião não é uma
reivindicação de "realidade" diante
da qual se deve decidir se é ou não
"religioso". Pelo contrário, a
religião é o que torna possível o
entendimento, a liberdade
autônoma e a responsabilidade
moral em primeiro lugar. Pode-se
até dizer que sem religião não há
ciências naturais e que os
cientistas naturais que rejeitam a
religião não entenderam
adequadamente seu próprio
projeto. (McGaughey, 2019)



Introdução

A conscientização sobre a religião
do outro e a conquista da paz não
serão alcançadas meramente por
meio de um encontro empírico com
fenômenos religiosos através de
uma "imersão" nos modos de vida
uns dos outros. 

Isso porque a religião não é
definida por um mundo de vida

ou uma perspectiva sobre a vida,
mas pelo que significa ter a

oportunidade de ser (ou tornar-
se) humano.

Os esforços para ensinar,
capacitar e educar sobre a religião
de outros grupos, portanto, não é
apenas um esforço descritivo, mas
crítico. Aqui, crítico não significa
analítico de forma negativa e
destrutiva. Crítico é a investigação
e identificação das condições
universais de possibilidade que
tornam possível a experiência
humana racional e coletiva,
dotada de compreensão e que
permite a coexistência.

 

Em todas as religiões, podem ser
encontrados valores e virtudes

que se alinham aos objetivos
para a paz.

A educação religiosa pode ajudar
as pessoas a viverem de acordo
com seus valores pessoais: ela
ensina sobre as fontes da vida e
dos valores que transcendem os
prazeres superficiais. Além do
valor orientador da paz, existem
outras referências importantes à
dignidade, perdão, harmonia,
misericórdia, amor, reconciliação,
cura, verdade e compaixão.
Enquanto alguns desses valores
existem em todas as religiões,
outros são específicos de crenças
particulares. (Biess; Cora, 2021). 

Sob quais condições os seres
humanos podem sobreviver juntos
na diversidade cultural, ideológica
e religiosa em uma terra habitável
e moldar nossas vidas individuais
e sociais de maneira humana? O
presente projeto visa promover a
orientação de valores na
sociedade e a interação baseada
em valores entre as religiões. A
'Regra de Ouro' é frequentemente
identificada como um traço comum
das religiões do mundo sobre o
qual valores comuns podem ser
construídos. A 'Regra de Ouro' é
baseada na reciprocidade da ação
humana, compreendendo
coloquialmente o princípio
orientador: 'Trate os outros como
gostaria que eles o tratassem.'
Naurath (2018) identifica a 



Introdução

promoção de compaixão e empatia
como interseções para os
objetivos da educação para a paz
e educação religiosa, pois, em sua
visão, a empatia e a compaixão
são fundamentais para a redução
bem-sucedida da violência. A
sensibilidade aos valores e
virtudes é, portanto, extremamente
importante para a implementação
bem-sucedida de medidas de
educação para a paz. Além disso,
os passos que levam da
orientação de valores para um
compromisso bem fundamentado
com a paz precisam ser
identificados.

Por Fábio Nobre¹

 ¹ Professor da Graduação e do Programa de Pós-Graduação em Relações
Internacionais da Universidade Estadual da Paraíba (PPGRI UEPB). Diretor do
Centro de Estudos em Política, Relações Internacionais e Religião (CEPRIR) e
Coordenador do Grupo de Pesquisa de mesmo nome (CEPRIR CNPq/UEPB).
Coordenador do Projeto de Extensão OIKOS: Tolerância Religiosa Como Instrumento
de Construção da Paz (PROBEX PROEX/UEPB). 

E-mail: fabio.f.nobre@servidor.uepb.edu.br



Manter a tradição
dessas casas é um

dos fundamentos da
religião e representa
identidade cultural e

pertencimento.

01.
O Candomblé

   Um dos pilares do candomblé é a fé nos Orixás,
definidos como força bruta e sagrada da
natureza, cultuados e chamados em terra como
intermédio entre o divino e o humano para guiar
os caminhos de seus devotos. Na religião, cada
pessoa tem um Orí, sua célula divina que o
conecta com Deus, sendo Orixá o regente, pai e
mãe, desse Orí e a cabeça a “casa” de Orixá. 
 Com o desenvolvimento e iniciação dos
integrantes de candomblé, a comunidade pode
exercer sua fé para a cura e bem estar daquelas
pessoas através da ajuda de sacerdotes
responsáveis e de confiança dos iniciados,
sempre pautados para o senso de coletividade e
harmonia próspera com o Sagrado. Muito do que
se formou no Candomblé é nasce da mitologia
Yorubá, que traz em si a força e histórias únicas
de cada um dos Orixás, presentes também como
guias das entidades conhecidas no Brasil.

  O candomblé é uma religião afro-brasileira que
tem seus primeiros desdobramentos no período
colonial, com o sequestro de africanos para o
trabalho forçado no Brasil. As tradições africanas
foram sincretizadas com a religião católica como
meio de resistência e sobrevivência desses povos
em solo brasileiro, que gradualmente ajustaram
certos costumes para assumir uma nova tradição,
traduzida no candomblé. Segundo registros
históricos, a religião surgiu na Bahia no século XIX
em consequência, também, do fim do Reino Oyó em
1830 e se desloca para o restante do Brasil em
decorrência dos processos de industrialização do
país. Como fundamento de manter viva a tradição, a
passagem dos costumes é por meio de formas orais,
cantigas, festas e cultivos restritos de cada casa de
axé. 

Origem
e fundamentos

Ilustração do deslocamento forçado de africanos ao litoral
do Brasil



01.                                                                             O Candomblé

 Vale ressaltar que cada terreiro possui histórias e
costumes próprios, porém, de maneira geral, os
principais ritos do candomblé são o Axexê (ritual de
limpeza do ambiente anterior ao início das
obrigações e trabalhos nos terreiros); Axexê de Ogun
(Orixá da guerra e conhecido por ser vencedor de
demanda, a realização do rito tem por objetivo a
obtenção de proteção, resiliência, coragem e força);
Axexê de Exú/Esù (entidade encarregada e “ir a
frente” como mensageiro de Orixá, de forma que seu
rito é para abertura de novos caminhos e proteção
das energias que afastam o iniciado do seu destino);
obrigação ou iniciação dos novos filhos de santo;
Feitura de Santo (complementar ao ritual de
iniciação que marca o ciclo completo da iniciação, de
forma que o filho recebe direcionamentos para
cultuar seu Orixá e seu Orí) e, por fim, Bori
(oferendas oferecidas pelos praticantes aos seus
guias, sendo Orixá o principal deles).

Principais ritos

  No Candomblé, a criação do mundo é concebida
como um ato divino realizado pelo Orixá supremo,
conhecido como Olorum ou Olorun. Segundo essa
cosmogonia, Olorum habitava o Orun, o plano
espiritual, antes da existência do mundo material,
denominado Aiye. Decidindo criar o mundo físico,
Olorum designou Orunmilá, o Orixá da sabedoria e
do destino, para executar tal tarefa. Orunmilá desceu
do Orun para Aiye e, com a colaboração de outros
Orixás, formou a terra, os mares, o céu e todas as
formas de vida.    
  Durante esse processo, surgiram disputas entre
alguns dos Orixás em relação ao controle de
aspectos específicos do mundo material. Orunmilá
interveio e estabeleceu um sistema de equilíbrio e
harmonia, definindo a hierarquia e as
responsabilidades de cada Orixá. Após a conclusão
da criação, Olorum delegou a Orunmilá a
responsabilidade de governar Aiye e garantir a
harmonia entre os seres humanos, os Orixás e o
mundo espiritual. Esta narrativa reflete a crença na
existência de uma divindade suprema criadora e
governante do universo, bem como na interação
entre os Orixás e os seres humanos na ordem
cósmica estabelecida pelo Candomblé.

Criação do mundo

Estrutura 
e entidades

   Após alguns séculos de existência, não
existe estrutura única para todas as casas
de Candomblé, haja vista a expansão da
religião e o surgimento de novas linhagens
dentro das já existentes. De maneira geral
a estrutura dos terreiros é baseada no
conjunto de comunidade e família: existem
os Pais (Babalorixás) e Mães (Ialorixás) de
Santo, os sacerdotes de cada casa, e os
filhos de santo (iniciados na religião que
desempenham funções diversas, como os
Ogãs, Ekedis, entre outros). Juntos, os
membros também se aliam aos convidados
(devotos, iniciados ou não, que vem
esporadicamente participar e observar os
cultos) da festa para cumprir com a
cerimônia realizada pela casa. 
 Cada terreiro possui suas próprias
cerimônias criadas e passadas pelos
ancestrais da casa e com base nos
fundamentos da religião, porém, todas com
muita música e danças específicas para
cada entidade, essas sendo os Orixás,
caboclos, ciganos, pombagiras, exús,
baianos, preto(a) velho(a), erês,
marinheiros, malandros, boiadeiros, entre
tantos outros. Cada grupo de entidade é
representado por falanges.

Ilustração das entidades guias
Breno Loeser



01.                                                                             O Candomblé

  Homens e mulheres têm papéis complementares no
terreiro: a equidade de gênero é um dos
pressupostos da religião, de forma que os dois
gêneros possuem diferentes funções para a
harmonia da casa e iguais oportunidades de
liderança sacerdotal, cumprimento de obrigações e
atividades em preceitos e outros rituais de iniciação.

  Para a redução da intolerância religiosa com o candomblé é necessário um esforço conjunto
entre Estado e sociedade. No nível estatal, ainda que houvesse avanço com a implementação
do ensino sobre religiões de matriz africana na grade curricular, políticas públicas voltadas
para o combate de intolerância religiosa devem ser bem planejadas, monitoradas e avaliadas
para o foco da violência/intolerância e formas de exterminá-la. Em nível social, é dever de
cada cidadão respeitar e não discriminar as pessoas pelo bom uso da sua liberdade religiosa
e fé, direitos presentes na Constituição Federal de 1988. 
 O combate aos estereótipos e condenações deve partir de cada âmbito da sociedade e
punida nos casos de ocorrência.

Como contribuir com a redução
da Intolerância Religiosa?

Brittanica escola



Zélio Fernandino de Morais
Fonte: Site “Umbanda eu curto”

02.
A Umbanda

A Umbanda é uma religião brasileira de
grande significância cultural e espiritual que
surgiu no início do século XX, a partir de uma
rica mistura de elementos do Espiritismo, das
religiões afro-brasileiras e das tradições
indígenas presentes no território. A Umbanda
é vista como uma expressão única de
espiritualidade que reflete a diversidade
étnica e cultural do Brasil, mas acaba sendo
confundida com outras religiões de matriz
africana ou mal interpretada, principalmente
quando não é apresentado o contexto em
que ela surgiu e como o culto e as práticas
podem variar entre os fiéis. 

 A origem da religião, ou o começo da estruturação
dos princípios que viriam a formar a Umbanda, pode
ser traçada até as regiões Sul e Sudeste do Brasil,
principalmente nos grandes centros urbanos nos
estados do Rio Grande do Sul, Rio de Janeiro e São
Paulo entre as décadas de 1920 e 1930. É reconhecido
que as práticas religiosas que hoje formam a
Umbanda já eram praticadas a mais tempo no Brasil,
mas foi na década de 1920 que um grupo de
Kardecistas, liderados pelo médium Zélio de Moraes,
estabeleceram um centro de Umbanda na cidade de
Niterói (Centro Espírita Nossa Senhora da Piedade,
que mais tarde foi transferido para a cidade do Rio
de Janeiro). O momento então começou a servir como
ponto de partida para a estruturação da Umbanda. 

 Talvez uma opção para começar a entender melhor
os fundamentos da Umbanda seja identificar uma das
suas principais diferenças com o Candomblé, religião
que também é afro-brasileira. Quando colocamos as
duas lado a lado, é possível ver semelhanças,
principalmente quando diferentes “vertentes”
começam a surgir em ambas. Mas quando o ponto do
resgate da ancestralidade é trazido à tona, é possível
ver o quanto a Umbanda se diferencia. A
ancestralidade é uma das bases mais importantes em
ambas as religiões: o Candomblé, mesmo sendo uma
religião brasileira com práticas próprias, busca esse
resgate na “raiz”, ou seja, no continente africano,
enquanto a Umbanda busca esse resgate em figuras
pertencentes à cultura brasileira. 



02.                                                                         O Umbandismo

 A percepção dos Orixás dentro da Umbanda
merece destaque, visto que é diferente da visão
mais conhecida do Candomblé e podendo variar
mesmo dentro das vertentes da Umbanda. Os
Orixás, de forma geral, são vistos como diferentes
qualidades de Deus (Olorum). Essas qualidades, ou
aspectos, são chamados de Tronos, sendo 7 tronos
ao todo, cada um deles com 2 Orixás, que trazem
suas próprias características e se complementam.
Por exemplo: Oxalá é o Orixá que representa a fé e
a religiosidade, e Logunan é a Orixá que representa
o tempo e o destino. Juntos, ele regem o Trono da
Fé. Oxum é a Orixá do amor e da beleza e junto
com Oxumaré, o Orixá da transição e da
adaptação, representam o amor de Deus, regendo o
Trono do Amor.

Semelhante a visão de Deus no Espiritismo
Kardecista, praticantes da Umbanda enxergam as
divindades como presentes, mas muito mais
distantes dos seres humanos do que quando
comparado a outras religiões, por isso recorrem a
intermediários, ou mensageiros, que são ancestrais
presentes no plano espiritual que ajudam e guiam
o indivíduo na direção da espiritualidade e de um
melhor caminho de vida para ele. Por esse motivo,
essas entidades também são chamadas de guias
espirituais, que são caracterizadas em diferentes
formas, cada uma simbolizando um pilar dentro da
estrutura religiosa. Dentre os mais conhecidos
dentro da Umbanda, é possível citar: os Caboclos
(que apresentam o arquétipo do indígena antes da
colonização, sendo um dos principais pilares
espirituais e trazendo conhecimentos ligados à
natureza e sabedoria ancestral), os Pretos-Velhos
(trazem um arquétipo de idosos africanos
escravizados, transmitindo sua sabedoria e
também sendo um dos principais pilares espirituais

No momento em que a Umbanda surgiu, o país
passava por uma fase de resgate da identidade
brasileira que se refletia nos âmbitos social,
artístico e, consequentemente, religioso. Práticas
relacionadas às crenças afro-brasileiras, católicas
e figuras presentes entre os povos indígenas do
Brasil foram mescladas ao Kardecismo,
acontecendo então o sincretismo que deu origem à
Umbanda. Um reflexo de um país tão diverso.

Práticas

(Os 7 Tronos da Umbanda)
Fonte: Site do terreiro “Caboclos da Lei”

as Pombas-Giras (espíritos de mulheres
marginalizadas pela sociedade, como prostitutas
e jovens abandonadas pela família, que trazem
energias ligadas ao amor, a sensualidade e
muitas vezes tratam de assuntos relacionados a
essas características, como relacionamentos e
desejos.) e os Exus (na Umbanda, a entidade Exu
é diferente do Orixá Exu).  A entidade
representa homens que foram marginalizados
em vida e tratam de questões ligadas à
comunicação e proteção. Diferentes espíritos
guias dentro de um mesmo arquétipo podem
usar o mesmo título e, dentro da prática, não
são todos que trabalham com a incorporação
em médiuns. Além disso, diferentes espíritos de
um mesmo arquétipo podem estar ligados a
orixás diferentes (diferentes linhagens).

Ritos
São diversos os ritos e cerimônias que acontecem
dentro da Umbanda, alguns deles que também
existem em outras religiões, mesmo que feitos de
maneira diferente. Cerimônias e encontros são
realizados no espaço chamado terreiro. Cada
terreiro funciona de forma independente, visto
que não existe uma estrutura hierárquica como a
da Igreja Católica dentro da Umbanda. Dentro do
terreiro, a figura no papel de liderança é o(a) Pai
de Santo ou a Mãe de Santo que junto com os
Filhos de Santo (umbandistas) ficam responsáveis
pela manutenção do espaço. 



02.                                                                         O Umbandismo

  A hierarquia dentro de um terreiro é determinada
a partir do nível de habilidade de mediunidade do
umbandista. Não há distinção de tarefas entre
homens e mulheres na base da Umbanda, mas isso
pode mudar dependendo do terreiro, práticas e
crenças difundidas no espaço, como mulheres
assumindo mais papéis de médiuns ou maior
frequência de homens nos papéis de liderança. Os
rituais são coordenados pelo(a) Pai/Mãe de Santo
com o auxílio dos umbandistas, onde são
incorporadas oferendas para as divindades e
entidades, músicas, conhecidas por pontos
cantados (a letra dos pontos sendo em português) e
danças, geralmente acompanhadas pelos
atabaques (instrumento de percussão). Além dessas
práticas, muitas das reuniões envolvem a
incorporação, onde os médiuns entram em um
estado de transe semiconsciente para que o
espírito guia possa trabalhar no corpo físico em
conjunto com o umbandista (em alguns terreiros de
Umbanda, a incorporação de Orixás acontece).
Exemplos de ritos praticados na Umbanda:

- Batismo
Momento de aceitação da Umbanda e iniciação. A
prática envolve água, podendo ser de uma fonte
natural ou simplesmente molhar a cabeça do
indivíduo. O recomendado é que o batizado ocorra
na fase adulta, mesmo que a pessoa tenha sido
batizada no terreiro pelos pais quando criança,
porque, como adulto, agora é uma escolha própria.

- Casamento
No geral, o casamento na Umbanda não é uma
cerimônia extravagante como em outras religiões. É
feita de uma forma muito mais simples, focada na
espiritualidade e nas bênçãos das entidades. Ainda
assim, algumas características permanecem em
comum com outros ritos. Há a presença de
padrinhos, preces e o ambiente decorado de
acordo com o gosto dos noivos, indo de acordo
com as regras do terreiro, flores e muita música.

- Amaci
O amaci pode ser entendido como um batismo
para a mediunidade. É um ritual que vai
estabilizar o médium e fortalecer a conexão
dele com as divindades e as entidades. A
prática envolve a lavagem da cabeça do
médium (que só pode ser feita pelo(a) Pai/Mãe
de Santo ou alguma das entidades do próprio
umbandista) com água e ervas.

- Passe
O passe é um rito que envolve uma pessoa
passando por algum problema ou enfermidade
recebendo a bênção de um guia espiritual e
recebendo uma “consulta”, podendo fazer
perguntas à entidade ou só passar pelo
processo e ouvir os conselhos que a entidade
queira dar. É normal que cada linha de
entidades dentro da Umbanda “dê o passe” de
uma forma distinta, envolvendo diferentes
tipos de gestos e/ou diferentes objetos.



03.
O Islamismo

 A religião Islâmica, hodiernamente, é uma
das doutrinas de maiores adeptos e continua
constantemente crescendo seu número de
fiéis. Sendo uma das três religiões
abraâmicas (Islã, Judaísmo e Cristianismo) o
Islã possui uma cultura que remonta a
séculos de história. Em suma, o Islã é uma
religião monoteísta, seu Deus sendo
conhecido como Allah, que acredita na
onipotência e onisciência de seu de seu
Criador. Além disso, esta religião possui uma
grande importância para a humanidade,
tendo em vista que, mediante sua influência,
diversos avanços tecnológicos e científicos
puderam ocorrer. Nesse sentido, ramos como
o da física, química, medicina, astronomia,
alquimia e entre outros, revolucionaram seus
conhecimentos e impulsionaram o globo. Em
suma, é notório a importância que o Islã
possui como também é importante destacar
que esta crença também se mostra como um
movimento político ao longo dos séculos. 

 O Islã possui sua origem no século VII d.c,
nascendo a partir das pregações de Muhammad,
Maomé, cidadão da cidade de Meca, que
posteriormente será considerado o maior
profeta da religião. Maomé passou boa parte do
começo de sua vida percorrendo diversas
localidades do Oriente Médio, conhecendo
lugares como Pérsia, Palestina, Síria e entre
outros. Durante suas viagens o profeta manteve
bastante contato com adeptos de religiões
monoteístas e abraâmicas e consequentemente
aprendeu muito com estes povos.

Origem e
Expansão:

  Aos 40 anos de idade, Maomé recebe a visita
do Arcanjo Gabriel enviado por Deus a fim de
lhe comunicar mensagens sagradas. No decorrer
deste processo, todas as informações
repassadas formaram um livro que
posteriormente seria chamado de Alcorão. Sob
esse ínterim, é fulcral salientar que para o Islã o
Alcorão é apenas em Árabe, toda e qualquer
tradução deste é considerada uma interpretação
do Alcorão



03.                                                                              O Islamismo

  Nesse sentido, vale ressaltar que o
conteúdo das mensagens consistiam no
anúncio da única religião verdadeira, uma
monoteísta, que se mostrava oposta às
idolatrias e ao paganismo. Sob essa ótica,
mediante o Alcorão e as pregações de
Maomé, o profeta passa a ser perseguido
pelos poderes tradicionais da época e
refugia-se em Iatribe, posteriormente
chamada de Medina, esta fuga ficou
conhecina como Hégira. 

 Outrossim, um dos grandes trunfos de
Maomé com esta nova religião foi a
unificação das tribos arábes. Diante desse
viés, O profeta e seus seguidores
conquistaram Meca e muitos outros
territórios, dando início assim a uma
expansão árabe pelo global, mesmo após a
morte de Maomé, comparada a magnitude do
Império Romano. Diante desse panorama,
entende-se que o Islã para além de uma
religião também representa uma civilização
com movimentos políticos, econômicos e
sociais que espalhou-se pelo globo de tal
modo que não limitava-se mais apenas aos
povos árabes, mas abrangia turcos,
iranianos, iraquianos, sírios e diversos
outros. 

  Além do Oriente e da África, o Islã também
adentrou no continente europeu,
especificamente na Península Ibérica,
ficando nesta localidade por
aproximadamente oito séculos. Dessa
maneira, os territórios correspondentes a
Portugal e Espanha engendraram em sua
cultura diversos aspectos do Islã e dos povos
árabes e mesmo posteriormente com suas
expedições marítimas para a América a
influência e raiz islâmica ainda estava
presente. Ademais, os povos islâmicos
introduziram no Ocidente séculos de
conhecimentos acumulados, como a
cartografia, astronomia, matemática, física,
química e entre outros. Desse modo, pode-se
observar que o pioneirismo português e
espanhol nas grandes navegações é bastante
proveniente destes aprendizados.

  Em síntese, diante do supracitado, a Religião
Islâmica para além de seus adeptos possui uma
grande parcela social que recebe sua influência,
tanto em costumes e ensinamentos. Desse modo,
a presença desta crença no globo é maior e mais
presente do que muitos têm ideia. 

Como o mundo
foi criado?

 O Islã como sendo uma das religiões
abraâmicas possui a explicação da criação do
mundo similar ao do cristianismo e judaísmo.
Todavia, existem algumas diferenças e contextos
que convém ressaltar neste texto.

Vosso Senhor é Deus,
que criou os céus e a

terra em seis dias.
(Alcorão 7:54)

  A priori, vale destacar que Adão no Islã foi
tanto o primeiro homem quanto o primeiro
profeta e Eva não é a única culpada por comer o
fruto da árvore proibida. Ademais, a concepção
do pecado original presente no Cristianismo,
por exemplo, não existe no Islã, pois Allah
diante da transgressão de Adão e Eva não
amaldiçoa a Terra e ao longo e ao longo de suas
vidas suas desobediências foram perdoadas.
Desse modo, a terra torna-se o lar dos seres
humanos e a partir do livre arbítrio os humanos
são capazes de construir o bem. 



03.                                                                              O Islamismo

Ritos:
  A priori, entende-se por ritos um conjunto
de formalidades, costumes, gestos e entre
outros, que portam um valor simbólico.
Dentro das religiões os ritos são prescritos e
codificados a partir das tradições, seguindo
assim um padrão. Diante desse contexto,
dentro do Islã existem cinco costumes que
representam os pilares da religião. 

Recitar o credo “não existe nenhum deus
além de Allah, e Muhammad é seu
profeta”.

1.

Orar cinco vezes ao dia na direção de
Meca.

2.

Observar o jejum durante o mês sagrado
chamado Ramadã.

3.

Realizar o zakat, a doação de 2,5% de
seus lucros para os mais pobres.

4.

Visitar Meca uma vez na vida, desde que
se tenha condições para isso

5.

Muçulmanos rezam em volta da Caaba, na Grande
Mesquita, na cidade sagrada de Meca, em 5 de julho de

2022 — Foto: AFP

Vertentes do
Islã:
  Após o falecimento do profeta Maomé recai
uma discursão acerca de quem seria o sucessor
do profeta, ocorrendo assim uma cisão mediante
as divergências desencadeado no surgimento
das vertentes Sunitas e Xiitas. Os Sunitas
correspondem a maioria dos mulçumanos, cerca
de 90%,, e para eles os sucessores de Maomé
devem ser eleitos pelo povo. Além disso, os
Sunitas também são considerados ortodoxos e
seguem os preceitos interpretados do Alcorão,
Sharia e Suna. Esta vertente predomina na
Arábia Saudita, África, Turquia, Paquistão e em
outras localidades.

  A vertente Xiita corresponde a minoria , cerca
de 10% do islâmicos, e para este grupo o
sucessor do profeto seria um genro de Maomé,
Ali. Os Xiitas seguem à risca as antigas Leis
islâmicas, Alcorão e Sharia, sendo considerados
assim tradicionalistas. 

Livros:
Alcorão: Livro sagrado do Islã, sendo ele a
palavra literal de Deus, Allah, ditada ao
profeta Maomé.

1.

Sharia: Corresponde ao sistema jurídico do
Islã, isto é, as orientações dadas no Alcorão
são reunidas neste livro compondo assim um
conjunto de normas 

2.

Suna: Significando “Caminho trilhado” este
livro contém os ditos e os feitos do profeta
Maomé, nas quais desencadearam em suas
tradições. 

3.



04.
O Espiritismo

 Os relatos de Swedenborg influenciaram vários
pensadores, como Honoré de Balzac e Charles
Baudelaire. Além dele, podemos citar o ministro da
Igreja Escocesa, Edward Irving (1792-1834), cujos
sermões reuniam grande número de seguidores em uma
igreja presbiteriana em Regent Square, Londres. A
partir das pregações de Irving, que incluíam grandes e
chamativas manifestações espirituais, a xenoglossia e
profecias, em 1831 seus seguidores passaram a
acreditar que haveria sinais do fim dos tempos, o que
fez com que Irving fosse afastado de seu ministério.

Já nos EUA, o mito das irmãs Fox chamou atenção no
vilarejo rural de Hydesville, Nova Iorque, quando a
família de fazendeiros Fox, composta pelo pai, mãe e
duas filhas, Margaret, de 14 anos e Catherine, de 11
anos, mudou-se para uma pequena casa com fama de
mal-assombrada e, no mês de março de 1848, ruídos
noturnos estranhos começaram a irromper na casa. Na
noite de 31 de março de 1848, os sons habituais
tornaram-se mais altos e insistentes, e a família
começou a interagir com os sons, fazendo perguntas e,
para surpresa de todos, recebendo respostas. Logo, a
vizinhança também estava na casa a fazer perguntas,
prontamente respondidas pelo Espírito, o que
transformou a família em celebridade local. As
manifestações que se iniciaram naquela casinha
modesta deram origem ao Moderno Espiritualismo, um
dos antecessores do Espiritismo.

 Quando fala-se de Cristianismo,
normalmente pensam sobre o Catolicismo, no
máximo sobre o Protestantismo. Isso
acontece porque, como em outros âmbitos de
nossa sociedade, alguns grupos foram
perseguidos e segregados em nossa
sociedade, o que fez com que tais coletivos
sentissem a necessidade de se esconder e/ou
se misturar aos grupos dominantes. Com o
Espiritismo não foi diferente; ainda que tenha
uma origem no Cristianismo, a doutrina sofre
perseguições, até mesmo de outras vertentes
do movimento, sendo associado a seitas e
tendo suas fundamentações deslegitimadas.

Mitos
Antes de sua formação enquanto religião, os
mitos formadores do Espiritismo ficaram
conhecidos no mundo todo, com alguns
tornando-se mais populares do que outros.
Na Europa, por exemplo, houve a experiência
do polímata sueco Emmanuel Swedenborg
(1688-1772), cuja manifestação de
clarividência lhe permitiu a visão de um
homem de luz radiante, autodenominado de
Deus, que disse-lhe o ter escolhido para
trazer revelações sobre as Sagradas
Escrituras aos homens. 



04.                                                                          O Espiritismo

 A presença das mesas girantes importadas dos
EUA foi o grande evento social parisiense no
século XIX. As pessoas, majoritariamente
membros da elite, juntavam-se para assistir às
mesas movimentando-se e erguendo-se no ar
como a um espetáculo. A comunicação dos
presentes com o que estava para além das
mesas era feito por meio de uma linguagem
baseada em batidas, onde cada batida
representava uma letra do alfabeto, similar ao
código Morse. Este fenômeno, hoje nomeado de
tiptologia, chamou a atenção de um jovem
pedagogo e pesquisador francês, chamado
Hippolyte Léon Denizard Rivail (1804-1869), que
resolveu pesquisá-lo. Rivael, inicialmente, via
com ceticismo a ideia de que uma força
inteligente sobrenatural conduzia o movimento
das mesas girantes, mas a partir de
comunicações com estas forças, o estudioso
chegou a conclusão de que quem conduzia as
mesas eram os “Espíritos dos homens que
haviam morrido”. Assim, as conclusões de suas
pesquisas foram publicadas n’O livro dos
espíritos (1857), escrito por Rivail sob o
pseudônimo de Allan Kardec.

Foi através deste método que Rivael, agora
conhecido como Allan Kardec, soube no contato
com as mesas que por trás deste fenômeno
estavam as almas das pessoas que tinham
morrido no plano terreno, mas que continuavam
vivas no mundo espiritual. Assim, o Espiritismo
foi fundado na França, em 1857, com a proposta
de ter um caráter científico, religioso e filosófico,
ratificada por uma das máximas de Kardec, no
livro A gênese (1868), que diz que “caminhando
de par com o progresso, o Espiritismo jamais
será ultrapassado, porque, se novas
descobertas lhe demonstrassem estar em erro
acerca de um ponto qualquer, ele se modificaria
nesse ponto. Se uma verdade nova se revelar,
ele a aceitará” (Kardec, 1868).

Origem

Fundamentos

espíritos para formar uma doutrina capaz de
reunir preceitos filosóficos, científicos e
religiosos. No seu aspecto filosófico, o
Espiritismo dá uma interpretação da vida,
desde sua origem até o que há para além dela.
Além disso, crê no ato de fazer o bem como
forma de crescer espiritualmente, algo que
pode ser visualizado através de um dos motes
norteadores, o de que “fora da caridade, não
há salvação". Os espíritas também acreditam
em Deus como entidade suprema, criador do
Universo e de tudo o que o habita. Na visão
deles, Jesus Cristo não é filho de Deus, mas um
espírito evoluído que veio à Terra para
ensinar.

 São três os preceitos fundamentais:
O da evolução do espírito por meio da
reencarnação;

1.

O da existência de vida para além da Terra;2.
O uso da mediunidade para se comunicar
com os que desencarnaram.

3.

Ritos
Diferente de outras religiões, inclusive as de
dentro do campo do Cristianismo, na literatura
kardequiana não encontramos referências a
rituais, como casamentos, batizados ou
cerimônias de chegada à vida adulta.  Além
disso, a estrutura do Espiritismo não possui
uma hierarquia sacerdotal, visto que o que
caracteriza os centros espíritas, fundamentais
para o movimento e tidos como núcleos de
estudo, oração e trabalho, é a simplicidade,
inclusive em sua organização: aqui, todos são
iguais, sejam homens ou mulheres. 

 Com o desenvolvimento do Espiritismo,
Kardec classificou os assuntos revelados pelos  

Entidades
Suas entidades são espíritos que se
encontram num patamar de vibração astral
positiva capaz de influenciar e auxiliar o
trabalho dentro da religião, visando aprender
e evoluir espiritualmente, já que no
Espiritismo as entidades espirituais
trabalham de acordo com o seu nível de
vibração para depois reencarnar ou
passarem para um plano espiritual superior.

https://br.answers.yahoo.com/question/index?qid=20111003135958AAgtIjY
https://br.answers.yahoo.com/question/index?qid=20111003135958AAgtIjY


05.
O Catolicismo

   A Igreja Católica tem suas raízes na tradição
cristã primitiva, remontando à época de Jesus
Cristo e seus apóstolos, particularmente a São
Pedro, considerado o primeiro papa pela tradição
católica. Após a morte e ressurreição de Jesus, os
apóstolos espalharam sua mensagem pelo mundo
mediterrâneo, estabelecendo comunidades cristãs.
Acredita-se que a Igreja Católica teve sua origem
formal na instituição da hierarquia eclesiástica,
com base na sucessão apostólica, na qual os
bispos, como sucessores dos apóstolos, exerciam
autoridade sobre as comunidades locais. A
estruturação da igreja foi se desenvolvendo ao
longo dos primeiros séculos do Cristianismo.

 Em 313 d.C., o Édito de Milão, emitido pelo
Imperador Constantino, legalizou o Cristianismo
no Império Romano, o que levou à sua posterior
adoção como religião oficial. No século IV, o
Imperador Teodósio I estabeleceu o Cristianismo
Niceno (que mais tarde se tornou o Cristianismo
Ortodoxo Oriental) como a religião oficial do
Império Romano Oriental, enquanto o Império
Romano Ocidental seguiu uma forma de
cristianismo que eventualmente se tornou
conhecida como catolicismo.
 

A Igreja Católica Apostólica Romana, tal como é
conhecida hoje, começou a consolidar sua
identidade e estrutura durante os primeiros
concílios ecumênicos, como o Primeiro Concílio de
Nicéia em 325 d.C., que lidou com questões
doutrinárias fundamentais. A autoridade papal
também começou a se desenvolver, com o Papa
reconhecido como o principal líder espiritual e
administrativo da igreja universal. Ao longo da
história, a Igreja Católica desempenhou um papel
central na Europa, influenciando a cultura, a
política e a sociedade. Apesar de enfrentar
desafios e divisões ao longo dos séculos, ela
continua sendo uma das maiores e mais influentes
instituições religiosas do mundo.

Papel
fundamental

 A Igreja Católica pode ser examinada em
diferentes dimensões, ajudando a esclarecer o
papel da religião dentro da sociedade e da fé: 



05.                                                                           O Catolicismo

 A Igreja Católica pode ser examinada em
diferentes dimensões, ajudando a esclarecer o
papel da religião dentro da sociedade e da fé: 
Dimensão espiritual: A Igreja Católica é vista por
seus seguidores como a guardiã da fé cristã,
transmitindo os ensinamentos de Jesus Cristo e
fornecendo orientação espiritual. Isso inclui
sacramentos como o Batismo, a Eucaristia e a
Confissão, que são considerados fundamentais
para a vida espiritual dos católicos.

Dimensão moral e ética: A Igreja Católica
estabelece padrões morais e éticos com base nos
ensinamentos da Bíblia e na tradição cristã. Ela
fornece diretrizes sobre questões como justiça
social, direitos humanos, aborto, casamento e
sexualidade, influenciando as decisões e
comportamentos de seus seguidores.

Dimensão social: A Igreja Católica desempenha um
papel significativo na prestação de serviços
sociais, incluindo assistência a pobres, doentes,
órfãos e refugiados. Ela opera uma vasta rede de
escolas, hospitais, orfanatos e organizações de
caridade em todo o mundo.

Missa (Eucaristia ou Missa): A Missa é o principal
culto da Igreja Católica, celebrado regularmente
em todo o mundo. Durante a Missa, os católicos
acreditam que o pão e o vinho se transformam no
corpo e no sangue de Jesus Cristo através do que
é chamado de Transubstanciação.

Batismo: O batismo é o sacramento pelo qual uma
pessoa se torna membro da Igreja Católica e é
iniciada na fé cristã. Durante o Batismo, a água é
aspergida ou derramada sobre a cabeça do
batizado em nome da Trindade (Pai, Filho e
Espírito Santo).

Confissão (ou Penitência): Os católicos acreditam
que confessar seus pecados a um sacerdote é um
sacramento que permite a reconciliação com Deus
e com a comunidade da Igreja. Durante a
Confissão, o penitente se arrepende de seus
pecados e recebe o perdão sacramental.

Crisma (ou Confirmação): A Crisma é o
sacramento pelo qual os católicos confirmam sua
fé e recebem o dom do Espírito Santo. O bispo ou
um sacerdote autorizado unge o crismado com
óleo consagrado (óleo do Crisma) e impõe as mãos
sobre ele.

Matrimônio: O Matrimônio é o sacramento através
do qual um homem e uma mulher se unem em uma
aliança permanente e amorosa perante Deus e a
comunidade da Igreja. É considerado um dos
sacramentos de serviço.

Ordenação: A Ordenação é o sacramento pelo
qual um homem se torna um diácono, padre ou
bispo na Igreja Católica. Durante a ordenação, ele
recebe o poder e a graça de realizar os
sacramentos e de liderar a comunidade cristã.

Unção dos Enfermos: Também conhecida como
"Extrema Unção" ou "Santa Unção", este
sacramento é administrado a pessoas doentes ou
idosas, proporcionando-lhes conforto espiritual,
cura física ou, se for o caso, preparação para a
morte.

O Catolicismo é uma religião rica em ritos e
cerimônias que buscam a aproximação do fiel na
religião. A principal determinação vem através dos
sete sacramentos que podem ser exercidos pelos
católicos ao longo da vida, sendo eles: Eucaristia,
Batismo, Penitência, Confirmação, Matrimônio,
Ordenação e Unção dos Enfermos.

Os Ritos

Ilustração que representa os sete sacramentos da Igreja
Católica.

Ilustração retirada do Site Luz dos Povos



05.                                                                           O Catolicismo

Estruturação
 A Igreja Católica também é altamente organizada e
hierárquica, com uma divisão clara de autoridade
e responsabilidades. 

Os SantosPapa: O Papa é o líder supremo da Igreja Católica
e o bispo de Roma. Ele é considerado o sucessor
de São Pedro e é reconhecido como o chefe do
colégio episcopal. O Papa tem autoridade suprema
sobre a doutrina, disciplina, governo e direção
espiritual da Igreja.

Colégio dos Cardeais: Os cardeais são
conselheiros próximos do Papa e constituem o
Colégio dos Cardeais. Eles são responsáveis por
eleger o novo Papa em um conclave após a morte
ou renúncia do Papa anterior. Os cardeais também
desempenham papéis importantes na
administração da Igreja, liderando dioceses,
departamentos da Cúria Romana e outras
instituições eclesiásticas.

Cúria Romana: A Cúria Romana é o conjunto de
departamentos, escritórios e conselhos que
ajudam o Papa na administração da Igreja
Católica. Ela inclui vários dicastérios
(departamentos), congregações, tribunais e
conselhos que lidam com uma variedade de
assuntos, como doutrina, liturgia, canonização,
evangelização, justiça social, ecumenismo e
comunicação.

Bispos: Os bispos são os sucessores dos apóstolos
e têm autoridade espiritual e pastoral sobre suas
dioceses ou áreas geográficas designadas. Eles são
responsáveis por liderar suas comunidades locais,
administrar os sacramentos e ensinar a doutrina
católica. Os bispos se reúnem regularmente em
conferências episcopais regionais ou nacionais
para discutir questões pastorais e coordenar
esforços pastorais.

Sacerdotes e Diáconos: Os sacerdotes e diáconos
são ordenados para servir nas paróquias e
comunidades locais. Eles são responsáveis por
celebrar os sacramentos, pregar o Evangelho,
ensinar a doutrina católica e liderar a comunidade
em oração e serviço.

Religiosos e Religiosas: Os religiosos e religiosas
(monges, freiras, irmãos e irmãs) fazem parte de
várias ordens e congregações religiosas na Igreja
Católica. Eles vivem em comunidades dedicadas à
oração, contemplação, serviço e missão.

Os católicos veneram
uma vasta

quantidade de santos
e santas, cada qual

com histórias de vida,
virtudes e

intercessões
particulares.

 Alguns dos santos mais populares e venerados
pelos católicos incluem:

São Pedro: Considerado o primeiro papa e um dos
principais apóstolos de Jesus. É venerado como o
guardião da Igreja e é frequentemente invocado
como o padroeiro dos pescadores.

Ilustração que representa a hierarquia da Igreja Católica.
Ilustração retirada do Site Catequisar



05.                                                                           O Catolicismo

São Paulo: Apóstolo conhecido por sua conversão
radical ao cristianismo e por suas muitas viagens
missionárias para espalhar o Evangelho. É
considerado o padroeiro dos evangelizadores.

Nossa Senhora: A Virgem Maria, mãe de Jesus, é
uma figura central na devoção católica. Ela é
invocada em muitas formas e sob muitos títulos,
como Nossa Senhora de Fátima, Nossa Senhora de
Guadalupe, Nossa Senhora Aparecida, entre
outros.

São Francisco de Assis: Fundador da Ordem
Franciscana, é conhecido por sua vida de pobreza,
humildade e amor à criação. É um dos santos mais
populares e é frequentemente associado à
devoção aos animais e à natureza.

 O Matrimônio é
considerado um

sacramento na Igreja
Católica, e homens e

mulheres são
chamados a viver
uma vida conjugal
centrada no amor

mútuo, na fidelidade
e na abertura à vida.

 Na Igreja Católica, tanto homens quanto mulheres
têm papéis importantes e complementares na vida
da fé e na comunidade eclesial.Tanto homens
quanto mulheres têm igual acesso aos
sacramentos da Igreja Católica, como o Batismo, a
Eucaristia, a Confirmação, o Matrimônio, a Ordem
(para os homens) e a Unção dos Enfermos.Homens
e mulheres são incentivados a cultivar uma vida
de oração e aprofundamento espiritual, buscando
crescer em santidade e comunhão com Deus. 

 Embora apenas os homens possam ser ordenados
como diáconos, padres e bispos na tradição
católica, as mulheres desempenham uma
variedade de ministérios e serviços na igreja,
incluindo catequese, ministério da música,
trabalho social, visita aos doentes, entre outros

O papel do
homem e da

mulher

  Ambos são vistos como parceiros iguais na
construção de famílias cristãs.

 Tanto homens quanto mulheres podem se
consagrar a Deus por meio de votos religiosos,
entrando em ordens religiosas ou congregações
religiosas. A vida religiosa oferece uma variedade
de carismas e formas de serviço na Igreja,
incluindo contemplação, educação, assistência
social e missões. Embora a hierarquia eclesiástica
seja predominantemente masculina, as mulheres
têm um papel na vida da igreja e podem influenciar
a tomada de decisões em nível local, diocesano e
em organizações leigas e movimentos eclesiais.

 Mesmo com as diferenças nos papéis específicos
desempenhados por homens e mulheres na Igreja
Católica, a Doutrina da Igreja enfatiza a dignidade
e a igualdade fundamental de todos os fiéis,
independentemente do sexo, e a importância de
cada pessoa contribuir para a missão da igreja de
acordo com seus dons e vocações específicas.;



06.
O Protestantismo

   O Protestantismo, movimento consolidado por
Martin Lutero, surgiu na Europa, no século XVI,
período em que a Europa passava por grandes
transformações econômicas, políticas e sociais. Em
termos de religião, era um momento decisivo; cada
vez mais, ela perdia forças, sob a influência do
movimento renascentista que, diferente da religião,
trazia o homem como o centro de todas as coisas.
Assim, a principal Igreja, a Igreja Católica,
enfrentava uma grande crise de credibilidade, o
que trouxe à tona a indignação da população
quanto aos impostos abusivos, clérigos corruptos
e o abuso de poder. Além disso, as críticas quanto
à economia se estenderam a discordâncias de
caráter teológico, inflamando um movimento que
desejava a separação da Igreja Católica. A este
movimento damos o nome de Reforma Protestante.

  Lutero foi um monge professor de teologia que
teceu inúmeras críticas à Igreja Católica, em
especial às vendas de indulgências em troca de
perdão pelos pecados. O monge acreditava que a
salvação não era por obra, mas mediante fé. 
 

Ilustração que representa Martin Lutero pregando as 95
teses na porta da Igreja Católica.

Ilustração retirada do Site Jusbrasil

A Origem

 Dessa forma, Lutero ficou conhecido pela teologia
luterana que vê a fé como garantia de salvação e
não às obras. Criando assim cinco solas, ou cinco
bases: Sola fide (somente a fé); Sola scriptura
(somente a escritura); Solus Christus (somente
Cristo); Sola gratia (somente a graça); Soli Deo
gloria (glória somente a Deus). Lutero ainda
traduziu a Bíblia do latim para o alemão, uma vez
que ele acreditava que os fiéis deveriam ter acesso
direto aos textos sagrados. 
 



06.                                                                    O Protestantismo

   A ação de Lutero ainda influenciou outros
movimentos protestantes na Europa, como o
liderado por João Calvino, que originou o
calvinismo, e o de Henrique VIII, que originou o
anglicanismo. Entende-se assim que o
Protestantismo ramifica-se a partir da Reforma
Protestante, que abriu espaço para outras
denominações religiosas, como é o caso da Igreja
Presbiteriana Protestante.

Os mitos
  Cada igreja protestante possui seus mitos
formadores; no caso da Igreja Presbiteriana do
Brasil, ela adota a Confissão de Fé de Westminster,
uma doutrina reformada calvinista que foi
resumida em trinta e três capítulos, elaborada por
teólogos como João Calvino, com o objetivo de
promover uma adoração de forma uniforme na
Igreja. Na confissão de Westminster são
ressaltadas as bases da fé, no qual reafirma-se
que Deus é um ser vivo e verdadeiro, onipotente e
imutável, bondoso e gracioso. Além disso, na
unidade da divindade é trazido à existência de três
pessoas na mesma: O pai, o filho e o Espírito
Santo, ou seja, a Trindade Divina. 

O Pai não é de
ninguém - não é nem

gerado, nem
procedente; o Filho é
eternamente gerado

do Pai; o Espírito
Santo é eternamente
procedente do Pai e

do Filho.

 Deus (pai), o filho (Jesus Cristo) e o Espírito
Santo. Entretanto, os três são Deus, mas se
manifestam de forma diferente. De acordo com os
protestantes, Deus planejou a salvação, o filho
trouxe para o mundo a redenção e o espírito
Santo vive naqueles batizados para assim
continuar capacitando os pecadores. 
 

O conceito de Trindade pode ser muito confuso
para aqueles que não praticam a religião, pois
são três pessoas iguais em poder e substância
que habitam em um só.

Ilustração que representa a Trindade.
imagem retirada do Site Defendendo a fé. 

Para os protestantes, o mundo se originou a
partir da vontade do Deus pai. Deus teria criado
o mundo em sete dias, desde os recursos naturais
até o céu e a terra. Assim, fez também um jardim,
conhecido como Jardim do Éden, onde viveram
os primeiros humanos: Adão e Eva. 

Entretanto, ambos caíram em pecado, sendo o
pecado uma desobediência a palavra de Deus,
dessa forma os humanos foram expulsos de um
lugar de paraíso e paz para viver no mundo cheio
de pecado, dominado pela inveja, angústia e
caos. Um dos marcos mais evidentes do
Cristianismo é o nascimento de Jesus Cristo.
Cristo, como a segunda pessoa da Trindade, é
visto como o Verbo que se fez carne. 

Como o mundo
foi criado?



06.                                                                    O Protestantismo

    O Filho de Deus que foi dado por Deus para
viver no mundo, experimentado os mesmos
pecados e tentações de um ser humano comum
para morrer aos 33 anos pregado em uma cruz
como forma de salvação dos demais filhos de
Deus, para estes sejam restaurados e salvos de
uma eternidade de dor. 

Como se
estruturam? 

 De acordo com o site da Igreja Presbiteriana do
Brasil (IPB), a IPB constitui-se de uma federação de
Igrejas locais, com sede na Capital Federal, no qual
podem eleger presbíteros a partir de assembleias.
A função do ministério da Palavra de Deus e a
administração dos sacramentos é ordinariamente
atribuída a uma pessoa em cada congregação
local, os chamados pastores, que são ministros do
Evangelho, formados nos seminários da Igreja
Presbiteriana do Brasil e ordenados após rigoroso
processo de exames.
 
Enquanto isso, cada Igreja tem seu concílio, que se
reúne a cada dois meses, e organiza seus próprios
departamentos, como UCP (União de Crianças
Presbiterianas), UPA (União Presbiteriana de
Adolescentes), UMP (União de Mocidade
Presbiteriana)/

O papel do
homem e da

mulher

O livro se divide em dois: Velho testamento, que é
visto como uma previsão da vinda de Cristo e
novo testamento, que conta desde os passos de
Jesus Cristo até como seria o fim do mundo, no
livro de Apocalipse. 

De acordo com a Bíblia, o papel do homem é ser
um marido, um pai, um líder de Igreja. Afinal,
Deus teria criado os humanos como sua imagem e
semelhante, tornando tanto o homem quanto a
mulher como colaboradores de Deus, com
diferentes papéis e funções. A mulher deve ser
alguém de plena confiança para aqueles ao seu
redor, alguém que lute pela justiça e edifique a
sua casa por meio da fé. 

O papel do homem e da mulher está escrito na
Bíblia, um livro escrito e tido como base para o
Cristianismo. A Bíblia é tida como sagrada e tem
cerca de 66 livros que foram escritos em um
período de mais ou menos 1.600 anos. De acordo
com os Cristãos, a Bíblia é a palavra de Deus
escrita, ou seja, os pensamentos de Deus foram
colocados na mente de homens para serem
escritos em palavras que fossem visíveis a olhos
humanos. 

Mulher virtuosa quem
a achará? O seu valor

muito excede ao de
rubis.

Os ritos
 O batismo é o ritual mais importante da fé
Cristã, é um sacramento no qual o lavar com
água em nome do Pai, do Filho e do Espírito
Santo, significa e sela a nossa União com
Cristo, a participação das bênçãos do pacto da
Graça, e o compromisso de pertencermos ao
Senhor Jesus. É um ato ou simbolismo público
da fé. Nesta definição de Batismo como símbolo
de fé, podemos destacar : O batismo é um
Sacramento: O termo “Sacramento” significa
algo que é Santo, ou seja, um sinal visível de
algo invisível, aquilo que os protestantes
entendem como a salvação de uma eternidade
de pecado.O batismo significa e sela a união do
homem com Cristo. 

 Entretanto, mesmo dentro do Cristianismo há
diferenças em relação ao ritual. Muitas Igrejas
Batistas acreditam que é preciso estar
totalmente submerso na água para o Batismo,
enquanto a IPB não acha necessário. =



  Os judeus conservadores por sua vez possuem
uma abordagem mais moderada  em relação à
interpretação das leis e tradições judaicas,
aceitando algumas adaptações às práticas
religiosas por entender uma mudança na
sociedade.

  Apesar das diferenças descritas, todas as
interpretações mencionadas são pelas regidas
escrituras sagradas conhecidas como Tanakh,
conjunto de escrituras sagradas que incluem a
Torá, parte importante para a religião por
conter os cinco primeiros livros da bíblia
hebraica, onde narrativas como a criação do
mundo segundo a fé estão descritas.

Judeos ultra ortodoxos dançando durante celebração do
ano novo judeo chamado “Rosh Hashana”

07.
O Judaísmo

   O Judaísmo é a mais antiga das religiões
monoteístas abraâmicas e tem sua origem
associada às civilizações ribeirinhas da
Mesopotâmia, mais especificamente as tribos
nômades que circulavam na região. Segundo a
crença judaica, Deus (Hashem) firmou uma aliança
com Abraão tornando sua descendência uma
grande nação, e a eles seria dada a terra
prometida. O pacto foi posteriormente transmitido
a Israel, neto de Abraão, que se tornou o pai dos
doze fundadores das tribos de Israel, uma divisão
crucial na estrutura da sociedade israelita. Como
resultado, é instituido que todo judeu é
indiretamente considerado um membro da tribo de
Judá, um dos doze filhos de Israel.
  Seguindo a tradição legal do judaísmo, é
considerado como judeu aquele nascido de mãe
judia ou convertido através de um ritual, que pode
apresentar variações a depender da vertente a que
se refere, pois através do tempo, um processo de
diferenciação no entendimento e aplicação das leis
em consequência da antiguidade da religião se
deu, resultando em subdivisões dos judeos
ortodoxos, ultra-ortodoxos e conservadores.
  Os judeus ortodoxos possuem uma abordagem
mais conservadora e seguem rigidamente às leis
e tradições religiosas, os  ultra-ortodoxos
representam uma abordagem ainda mais estrita
e vivem, em sua maioria, em comunidades
fechadas a fim de preservar suas identidades
sociais. 

Reuters



07.                                                                                O Judaísmo

  Devido ao seu rico conteúdo, o Torá assume um
papel influente na tomada de decisões inspirado
nas instruções divinas dos 613 mandamentos nela
descritos, constituindo a lei judaica chamada de
Halacá. A leitura e interpretação dos textos
sagrados são realizadas na sinagoga (templo
judeo), onde os fiéis são orientados por um
sacerdote denominado Rabino.

  No livro de “Gênesis” os sete dias da criação são
relatados, iniciando pela criação a luz e a
separação das trevas; seguido pelo firmamento, ou  
"céu", no segundo dia; no terceiro o agrupamento
das águas abaixo do céu, criando a terra seca e a
flora; no quarto o sol, a lua e as estrelas; no quinto
as criaturas aquáticas e as aves e no sexto os
animais terrestres, o homem e a mulher à Sua
própria imagem, dando a eles o domínio sobre
todas as criaturas da terra. O sétimo dia foi
quando Deus descansou, tornando-o santificado
como um dia reservado para repouso e bênçãos.

Ritos

 Essas diferenciações fazem referência ao sexo
biologico e acabam perpetuando as funções
atribuidas na sociedade: os homens seguem
mandamentos e atividades mais físicas e
externos e as mulheres mandamentos mais
privados, o que acaba dando contexto, por
exemplo, a essencia dos rituais  descritos
anteriormente.
 Outra liturgia descrita nas escrituras que é
fundamental é a oração. Apesar da
existência de algumas “exclusivas”, como a
Kadish, proferida em funerais e aniversários
de falecimento, diariamente e três vezes ao
dia, de forma individual ou em grupo, nos
horários da manhã  (Shacharit), a tarde
(Minchá) e a noite (Maariv) são proferidas
preces pelos fiéis. Especialmente nos dias de
Shabat, ou o “dia sagrado de descanso” que
ocorre semanalmente do pôr do sol de sexta-
feira até o pôr do sol de sábado, os judeus se
dedicam às orações, estudo religioso,
comunhão familiar, além da participação em
alguns serviços religiosos na sinagoga a fim
de ter um dia “santificado” como está
descrito nos mandamentos. Outro costume
notável entre os homens judeos é o uso do
kipá para cobrir o topo da cabeça como um
sinal de respeito a Deus, que está acima de
nós.

Segundo essa crença,
ambos dependem um

do outro, pois a
semente não pode
germinar sozinha e
sem a semente nada

pode ser criado.

  Rituais fundamentais para a identidade e fé do
povo judeu também compõem os ensinamentos
passados nessas escrituras. O Brit Milá, por
exemplo, carrega o simbolismo de toda uma
linhagem com a realização do acréscimo do nome
hebraico do pai a jovens judeos e procedimento
da circuncisão feita por um especialista religioso
(destinado também por novos convertidos). Já
para as mulheres, um ritual de purificação
denominado Mikvah é utilizado, mesmo que não
exclusivamente, para novas convertidas, após o
parto, após o período menstrual e antes de
determinados ritos ou eventos.

 A diferenciação nos rituais chamam atenção para
outras dessemelhanças existentes entre homens e
mulheres para a comunidade judia descritas nas
escrituras. Mesmo que ambos possuam o mesmo
valor perante a Deus, ao homem são atribuídas as
propriedades chochmá, que pode ser traduzida
como “sabedoria” e referem-se ao início de toda a
vida, ainda sem significado ou forma, como uma
semente; já biná é a propriedade associada às
mulheres e pode ser traduzida como
“entendimento”, a capacidade de dar significado e
a sabedoria que envolve o processo de formação. 



07.                                                                                O Judaísmo

Datas importantes
  Diversas festividades também constituem
as tradições e a identidade social desse
povo, como  o ano novo judaico Rosh
Hashaná; a Pessach (páscoa judaica) que
celebra libertação do povo da escravidão
no Egito, o Sucot que relembra a jornada do
povo no deserto após a libertação e o
Hanukkah, que celebra a rededicação do
Templo de Jerusalém após a vitória contra
os povos sírios com rituais como ascender
velas em uma menorá espeial, o cantigo de
hinos tradicionais e a troca de presentes.

  Um importante detalhe da páscoa judaica é
que durante esse período é proibido o
consumo de alimentos fermentados, por
isso o consumo de um pão sem fermento
chamado Matzá é muito comum,
especialmente durante a refeição chamada
de Seder, quando a história do êxodo deste
povo é relembrada abrindo as festividades
pascais. Para além da Pessach, podemos
notar no Hanukkah uma tradição alimentar
voltada ao consumo de alimentos fritos,
isso porque a alimentação é parte
importante da liturgia judaica,
especialmente para os ortodoxos e ultra-
ortodoxos que consomem no dia a dia a
comida Kosher, que consiste na proibição  
da mistura de carne e leite numa mesma
refeição e em sua preparação, que é de
responsabilidade da mulher.

Considerações
finais

  É evidente o papel ímpar do Judaísmo
como uma tradição religiosa ao decorrer
dos longos anos de existência, servindo
inclusive como influência para diversas
outras religiões como o Cristianismo e o
Islã. Apesar disso, muita desenformação
sobre a religião estimulam e dão força a
teorias conspiratórias sobre a
comunidade, que infelizmente já
resultaram em perseguições históricas
como por exemplo o  Holocausto,
durante o regime nazista, que se utilizou
de  teorias conspiratórias que
retratavam os judeus como
responsáveis pelas guerras e crises
econômicas a fim de fomentar o ódio
contra esse povo. 
  Por isso, aprofundar os entendimentos
sobre essa comunidade, entendendo
melhor sua fé e seus costumes é
essencial para combater estereótipos
prejudiciais que têm sido associados à
fé judaica ao longo da história.

Keará é consumido no primeiro dia dos rituais da Páscoa
iStockPhotos



ALCORÃO. 7:54. Saudita: Publicação Internacional, [Ano].

ARMSTRONG, Karen - A History of God. Vintage, 1999.

ARMSTRONG, Karen. Campos de sangue: religião e a história da violência. Editora
Companhia das Letras, 2016.

CARLETTI, Anna; NOBRE, Fábio RF; FERREIRA, Marcos Alan SV. Relações
internacionais e religião. Reflexões rumo a um contexto pós-laicista. João Pessoa.
Editora UFPB, 2020.

COWARD, Harold; SMITH, Gordon S. Religion and peacebuilding. State University of
New York Press, Albany, 2004.

FISAS, Vicençe. La Paz Es Posible. Barcelona, Spain: Intermon Oxfam, 2008

GALTUNG, Johan. An Editorial. Journal of Peace Research, Sage Publications, Vol. 1,
Nº1, p. 1-4, 1964.

GALTUNG, Johan. Cultural Violence. Journal of Peace Research, Vol. 27, No. 3, p. 291-
305, 1990.

GALTUNG, Johan. Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Development and
Civilisation. Oslo: PRIO, 1996.

GALTUNG, Johan. Transcender e transformar: uma introdução ao trabalho de
conflitos. – São Paulo: Palas Athena, 2006.

GALTUNG, Johan. Violence, Peace, and Peace Research. Journal of Peace Research,
Vol. 6, No. 3, p. 167-191, 1969.

JÚNIOR, A. B. O livro essencial de Umbanda. Editora Universo dos Livros, 2014.

LEDERACH, J. Paul. 2012. Transformação de Conflitos. São Paulo: Palas Athena
Editora.

LEDERACH, J. Paul. A Imaginação Moral - Arte e Alma na construção da paz. São
Paulo: Palas Athena Editora. 2011.

MANECO, P. Rituais da Umbanda. Disponível em:
<https://www.paimaneco.org.br/2013/05/06/rituais-da-umbanda/>.

MCGAUGHEY, Douglas R. License. On Peace and „Religious“ Literacy: A Response to
Ulrich Rosenhagen. Willamette University. 2019.

NAURATH, Elisabeth (2018): Frieden und Religion: Gewaltprävention durch religiöse
und interreligiöse Bildung. Thema Jugend – Zeitschrift für Jugendschutz und Erziehung. 

Referências



NICOLLE, David - Atlas Histórico del Mundo Islámico. Madrid:Edimat Libros, 2004.

Katholische Landesarbeits- gemeinschaft Kinder- und Jugendschutz NRW e. V. Nr.
1/2018 (H 9851).

OMER, Atalia. Religious Peacebuilding: The Exotic, the Good, and the Theatrical. IN: The
Oxford Handbook of Religion, Conflict and Peacebuilding. Oxford University Press,
2015.
O livro das religiões / [editora Camila Werner] ; [tradução Bruno Alexander]. - [2. ed.] -
São Paulo: Globo Livros, 2016.

SILVA. Candomblé e Umbanda: Caminhos da Devoção Brasileira. São Paulo: Selo
Negro, 2005.

TOROPOV, Brandon; BUCKLES, Padre Luke. O Guia Completo das Religiões do
Mundo. Madras Editora, 2006.

Galinkin Ana Lúcia. "JUDAÍSMO E IDENTIDADE JUDAICA." Interações, vol. 3, no. 4,
2008, pp.87-97. Redalyc, https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006

GOLBERG, D.J. & RAYNER, J. Os judeus e o judaismo. Rio de Janeiro: Xenon, 1989

GOLBERG, D.J. & RAYNER, J. Os judeus e o judaismo. Rio de Janeiro: Xenon, 1989

Referências

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=313027311006



